
 :

CARTA APOSTÓLICA ROSARIUM VIRGINIS MARIAE
DO SUMO PONTÍFICE JOÃO PAULO II
AO EPISCOPADO, AO CLERO E AOS FIÉIS

SOBRE O ROSÁRIO

 

INTRODUÇÃO

 

1. O Rosário da Virgem Maria (Rosarium Virginis Mariae), que ao sopro do Espírito de 
Deus se foi formando gradualmente no segundo Milénio, é oração amada por numerosos 
Santos  e  estimulada  pelo  Magistério.  Na  sua  simplicidade  e  profundidade,  permanece, 
mesmo no terceiro Milénio recém iniciado, uma oração de grande significado e destinada a 
produzir frutos de santidade. Ela enquadra-se perfeitamente no caminho espiritual de um 
cristianismo que, passados dois mil anos, nada perdeu do seu frescor original, e sente-se 
impulsionado pelo Espírito de Deus a « fazer-se ao largo » (duc in altum!) para reafirmar, 
melhor « gritar » Cristo ao mundo como Senhor e Salvador, como « caminho, verdade e 
vida » (Jo 14, 6), como « o fim da história humana, o ponto para onde tendem os desejos da 
história e da civilização ».(1)

O Rosário, de facto, ainda que caracterizado pela sua fisionomia mariana, no seu âmago é 
oração cristológica. Na sobriedade dos seus elementos, concentra a profundidade de toda a  
mensagemevangélica,da qual é quase um compêndio.(2) Nele ecoa a oração de Maria, o seu 
perene Magnificat pela obra da Encarnação redentora iniciada no seu ventre virginal. Com 
ele, o povo cristão frequenta a escola de Maria, para deixar-se introduzir na contemplação 
da beleza do rosto de Cristo e na experiência da profundidade do seu amor. Mediante o 
Rosário, o crente alcança a graça em abundância, como se a recebesse das mesmas mãos da 
Mãe do Redentor. 

Os Romanos Pontífices e o Rosário

2.  Muitos  dos  meus  Predecessores  atribuíram  grande  importância  a  esta  oração. 
Merecimento particular teve, a propósito, Leão XIII que, no dia 1 de Setembro de 1883, 
promulgava a  Encíclica  Supremi apostolatus  officio,(3)alto  pronunciamento  com o qual 
inaugurava numerosas outras declarações sobre esta oração, indicando-a como instrumento 
espiritual eficaz contra os males da sociedade. Entre os Papas mais recentes, já na época 
conciliar,  que  se  distinguiram na  promoção  do  Rosário,  desejo  recordar  o  Beato  João 
XXIII(4)e sobretudo Paulo VI que, na Exortação apostólica Marialis cultus, destacou, em 
harmonia com a inspiração do Concílio Vaticano II, o carácter evangélico do Rosário e a 
sua orientação cristológica.

http://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19740202_marialis-cultus_po.html
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fn4
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fn3
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fn2
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fn1


Eu mesmo não descurei ocasião para exortar à frequente recitação do Rosário. Desde a 
minha juventude, esta oração teve um lugar importante na minha vida espiritual. Trouxe-
mo  à  memória  a  minha  recente  viagem à  Polónia,  sobretudo  a  visita  ao  Santuário  de 
Kalwaria.  O Rosário acompanhou-me nos momentos  de alegria  e  nas provações.  A ele 
confiei tantas preocupações; nele encontrei sempre conforto. Vinte e quatro anos atrás, no 
dia 29 de Outubro de 1978, apenas duas semanas depois da minha eleição para a Sé de 
Pedro,  quase  numa  confidência,  assim  me  exprimia:  «  O  Rosário  é  a  minha  oração 
predilecta. Oração maravilhosa! Maravilhosa na simplicidade e na profundidade. [...] Pode 
dizer-se  que  o  Rosário  é,  em certo  modo,  um comentário-prece  do  último  capítulo  da 
Constituição Lumen gentium do Vaticano II, capítulo que trata da admirável presença da 
Mãe de Deus no mistério de Cristo e da Igreja. De facto, sobre o fundo das palavras da 
“Avé Maria” passam diante dos olhos da alma os principais episódios da vida de Jesus 
Cristo. Eles dispõem-se no conjunto dos mistérios gozosos, dolorosos e gloriosos, e põem-
nos em comunhão viva com Jesus – poderíamos dizer– através do Coração de Sua Mãe. Ao 
mesmo tempo o nosso coração pode incluir nestas dezenas do Rosário todos os factos que 
formam  a  vida  do  indivíduo,  da  família,  da  nação,  da  Igreja  e  da  humanidade. 
Acontecimentos pessoais e do próximo, e de modo particular daqueles que nos são mais 
familiares e que mais estimamos. Assim a simples oração do Rosário marca o ritmo da vida 
humana ».(5)

Com estas palavras, meus caros Irmãos e Irmãs, inseria no ritmo quotidiano do Rosário o 
meu primeiro ano de Pontificado. Hoje, no início do vigésimo quinto ano de serviço como  
Sucessor de Pedro, desejo fazer o mesmo. Quantas graças recebi nestes anos da Virgem 
Santa através do Rosário: Magnificat anima mea Dominum! Desejo elevar ao Senhor o meu 
agradecimento com as palavras da sua Mãe Santíssima, sob cuja protecção coloquei o meu 
ministério petrino: Totus tuus!

Outubro 2002 - Outubro 2003: Ano do Rosário

3. Por isso, na esteira da reflexão oferecida na Carta apostólica Novo millennio ineunte na 
qual convidei o Povo de Deus, após a experiência jubilar, a « partir de Cristo »,(6)senti a 
necessidade  de  desenvolver  uma  reflexão  sobre  o  Rosário,  uma  espécie  de  coroação 
mariana da referida Carta apostólica,  para exortar à contemplação do rosto de Cristo na 
companhia e na escola de sua Mãe Santíssima. Com efeito, recitar o Rosário nada mais é 
senão  contemplar com Maria o rosto de Cristo.  Para dar maior relevo a este convite, e 
tomando  como  ocasião  a  próxima  efeméride  dos  cento  e  vinte  anos  da  mencionada 
Encíclica de Leão XIII, desejo que esta oração seja especialmente proposta e valorizada nas 
várias comunidades cristãs durante o ano. Proclamo, portanto, o período que vai de Outubro 
deste ano até Outubro de 2003 Ano do Rosário. 

Deixo esta indicação pastoral à iniciativa das diversas comunidades eclesiais. Com ela não 
pretendo  dificultar,  mas  antes  integrar  e  consolidar  os  planos  pastorais  das  Igrejas 
particulares.  Espero  que  ela  seja  acolhida  com  generosidade  e  solicitude.  O  Rosário, 
quando descoberto no seu pleno significado, conduz ao âmago da vida cristã, oferecendo 
uma ordinária e fecunda oportunidade espiritual e pedagógica para a contemplação pessoal, 
a formação do Povo de Deus e a nova evangelização. Apraz-me reafirmá-lo, também, na 
recordação feliz de outro aniversário: os 40 anos do início do Concílio Ecuménico Vaticano 

http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fn6
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte_po.html
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fn5


II (11 de Outubro de 1962), a « grande graça » predisposta pelo Espírito de Deus para a 
Igreja do nosso tempo.(7)

Objecções ao Rosário

4. A oportunidade desta iniciativa emerge de distintas considerações. A primeira refere-se à 
urgência de fazer frente a uma certa crise desta oração, correndo o risco, no actual contexto 
histórico  e  teológico,  de  ser  erradamente  debilitada  no  seu  valor  e,  por  conseguinte, 
escassamente proposta às novas gerações. Pensam alguns que a centralidade da Liturgia, 
justamente  ressaltada  pelo  Concílio  Ecuménico  Vaticano  II,  tenha  como  necessária 
consequência  uma  diminuição  da  importância  do  Rosário.  Na  verdade,  como  precisou 
Paulo VI, esta oração não só não se opõe à Liturgia, mas  serve-lhe de apoio,  visto que 
introduz nela e dá-lhe continuidade, permitindo vivê-la com plena participação interior e 
recolhendo seus frutos na vida quotidiana. 

Pode haver também quem tema que o Rosário possa revelar-se pouco ecuménico pelo seu 
carácter marcadamente mariano. Na verdade, situa-se no mais claro horizonte de um culto à 
Mãe de Deus tal como o Concílio delineou: um culto orientado ao centro cristológico da fé 
cristã, de forma que, « honrando a Mãe, melhor se conheça, ame e glorifique o Filho ».
(8)Se adequadamente compreendido, o Rosário é certamente uma ajuda, não um obstáculo, 
para o ecumenismo!

Caminho de contemplação

5. Porém, o motivo mais importante para propor com insistência a prática do Rosário reside 
no facto  de este  constituir  um meio  validíssimo para favorecer  entre  os crentes  aquele 
compromisso de contemplação do mistério cristão  que propus, na Carta apostólica  Novo 
millennio ineunte,  como verdadeira e própria pedagogia da santidade: « Há necessidade 
dum cristianismo que se destaque principalmente pela arte da oração ».(9)Enquanto que na 
cultura contemporânea, mesmo entre tantas contradições, emerge uma nova exigência de 
espiritualidade,  solicitada  inclusive  pela  influência  de  outras  religiões,  é  extremamente 
urgente que as nossas comunidades cristãs se tornem « autênticas escolas de oração ».(10)

O  Rosário  situa-se  na  melhor  e  mais  garantida  tradição  da  contemplação  cristã. 
Desenvolvido no Ocidente, é oração tipicamente meditativa e corresponde, de certo modo, 
à « oração do coração » ou « oração de Jesus » germinada no húmus do Oriente cristão.

Oração pela paz e pela família

6.  A  dar  maior  actualidade  ao  relançamento  do  Rosário  temos  algumas  circunstâncias 
históricas. A primeira delas é a urgência de invocar de Deus o dom da paz. O Rosário foi, 
por diversas vezes, proposto pelos meus Predecessores e mesmo por mim como oração pela 
paz. No início de um Milénio, que começou com as cenas assustadoras do atentado de 11 
de Setembro de 2001 e que regista, cada dia, em tantas partes do mundo novas situações de 
sangue e violência, descobrir novamente o Rosário significa mergulhar na contemplação do 
mistério d'Aquele que « é a nossapaz », tendo feito « de dois povos um só, destruindo o 
muro da inimizade que os separava » (Ef 2, 14). Portanto não se pode recitar o Rosário sem 

http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fn10
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fn9
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte_po.html
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte_po.html
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fn8
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fn7


sentir-se chamado a um preciso compromisso de serviço à paz, especialmente na terra de 
Jesus, tão atormentada ainda, e tão querida ao coração cristão. 

Análoga urgência de empenho e de oração surge de outra realidade crítica da nossa época, 
a da família,  célula da sociedade, cada vez mais ameaçada por forças desagregadoras a 
nível ideológico e prático,  que fazem temer pelo futuro desta  instituição fundamental  e 
imprescindível e, consequentemente,  pela sorte da sociedade inteira.  O relançamento do 
Rosário nas famílias cristãs, no âmbito de uma pastoral mais ampla da família, propõe-se 
como ajuda eficaz para conter os efeitos devastantes desta crise da nossa época.

« Eis a tua mãe! » (Jo 19, 27)

7.  Numerosos  sinais  demonstram  quanto  a  Virgem  Maria  queira,  também  hoje, 
precisamente através desta oração, exercer aquele cuidado maternal  ao qual o Redentor 
prestes a morrer confiou, na pessoa do discípulo predilecto, todos os filhos da Igreja: « 
Mulher, eis aí o teu filho » (Jo19, 26). São conhecidas, ao longo dos séculos XIX e XX, 
várias ocasiões, nas quais a Mãe de Cristo fez, de algum modo, sentir a sua presença e a sua 
voz para exortar o Povo de Deus a  esta  forma de oração contemplativa.  Em particular 
desejo  lembrar,  pela  incisiva  influência  que  conservam  na  vida  dos  cristãos  e  pelo 
reconhecimento  recebido  da  Igreja,  as  aparições  de  Lourdes  e  de  Fátima,(11)cujos 
respectivos  Santuários  são  meta  de  numerosos  peregrinos,  em busca  de  conforto  e  de 
esperança. 

Na senda das testemunhas

8. Seria impossível citar a multidão sem conta de Santos que encontraram no Rosário um 
autêntico caminho de santificação. Bastará recordar S. Luís Maria Grignion de Montfort, 
autor de uma preciosa obra sobre o Rosário(12); e, em nossos dias, Padre Pio de Pietrelcina, 
que  recentemente  tive  a  alegria  de  canonizar.  Além disso  um carisma  especial,  como 
verdadeiro apóstolo do Rosário, teve o Beato Bártolo Longo. O seu caminho de santidade 
assenta numa inspiração ouvida no fundo do coração: « Quem difunde o Rosário, salva-se! 
».(13)Baseado nisto, ele sentiu-se chamado a construir em Pompeia um templo dedicado à 
Virgem do Santo Rosário no cenário dos restos da antiga cidade, ainda pouco tocada pelo 
anúncio cristão quando foi sepultada em 79 pela erupção do Vesúvio e surgida das suas 
cinzas séculos depois como testemunho das luzes e sombras da civilização clássica. 

Com toda a sua obra e, de modo particular, através dos « Quinze Sábados », Bártolo Longo 
desenvolveu  a  alma  cristológica  e  contemplativa  do  Rosário,  encontrando  particular 
estímulo e apoio em Leão XIII, o “Papa do Rosário”.

 

CAPÍTULO I

CONTEMPLAR CRISTO COM MARIA

http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fn13
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fn12
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fn11


 

Um rosto resplandecente como o sol

9. « Transfigurou-Se diante deles: o seu rosto resplandeceu como o sol » (Mt 17, 2). A cena 
evangélica  da  transfiguração  de  Cristo,  na  qual  os  três  apóstolos  Pedro,  Tiago  e  João 
aparecem como que extasiados pela beleza do Redentor, pode ser tomada como ícone da 
contemplação  cristã. Fixar  os  olhos  no  rosto  de  Cristo,  reconhecer  o  seu  mistério  no 
caminho  ordinário  e  doloroso  da  sua  humanidade,  até  perceber  o  brilho  divino 
definitivamente manifestado no Ressuscitado glorificado à direita do Pai, é a tarefa de cada 
discípulo de Cristo; é por conseguinte também a nossa tarefa. Contemplando este rosto, 
dispomo-nos a acolher o mistério da vida trinitária, para experimentar sempre de novo o 
amor do Pai e gozar da alegria do Espírito Santo. Realiza-se assim também para nós a 
palavra  de  S.  Paulo:  «  Reflectindo  a  glória  do  Senhor,  como  um  espelho,  somos 
transformados de glória em glória, nessa mesma imagem, sempre mais resplandecente, pela 
acção do Espírito do Senhor » (2Cor 3, 18).

Maria, modelo de contemplação

10. A contemplação de Cristo tem em Maria o seu modelo insuperável.  O rosto do Filho 
pertence-lhe sob um título especial.  Foi no seu ventre que Se plasmou, recebendo d'Ela 
também uma semelhança humana que evoca uma intimidade espiritual certamente ainda 
maior. À contemplação do rosto de Cristo, ninguém se dedicou com a mesma assiduidade 
de  Maria.  Os  olhos  do  seu  coração  concentram-se  de  algum  modo  sobre  Ele  já  na 
Anunciação, quando O concebe por obra do Espírito Santo; nos meses seguintes, começa a 
sentir sua presença e a pressagiar os contornos. Quando finalmente O dá à luz em Belém, 
também os seus olhos de carne podem fixar-se com ternura no rosto do Filho, que envolveu 
em panos e recostou numa manjedoura (cf. Lc 2, 7).

Desde então o seu olhar, cheio sempre de reverente estupor, não se separará mais d'Ele. 
Algumas vezes será um olhar interrogativo, como no episódio da perda no templo: « Filho, 
porque nos fizeste isto? » (Lc 2, 48); em todo o caso será um olhar penetrante, capaz de ler 
no íntimo de Jesus, a ponto de perceber os seus sentimentos escondidos e adivinhar suas 
decisões, como em Caná (cf. Jo 2, 5); outras vezes, será um olhar doloroso, sobretudo aos 
pés da cruz, onde haverá ainda, de certa forma, o olhar da parturiente, pois Maria não se 
limitará a compartilhar a paixão e a morte do Unigénito, mas acolherá o novo filho a Ela 
entregue na pessoa do discípulo predilecto (cf. Jo 19, 26-27); na manhã da Páscoa, será um 
olhar radioso  pela alegria  da ressurreição  e,  enfim,  um olhar ardoroso  pela efusão do 
Espírito no dia de Pentecostes (cf. Act 1,14).

As recordações de Maria

11. Maria vive com os olhos fixos em Cristo e guarda cada palavra sua: « Conservava todas 
estas coisas, ponderando-as no seu coração » (Lc 2, 19; cf. 2, 51). As recordações de Jesus, 
estampadas na sua alma, acompanharam-na em cada circunstância, levando-a a percorrer 
novamente com o pensamento os vários momentos da sua vida junto com o Filho. Foram 



estas  recordações  que constituíram,  de certo  modo,  o  “rosário”  que Ela  mesma recitou 
constantemente nos dias da sua vida terrena.

E mesmo agora,  entre  os cânticos  de alegria  da Jerusalém celestial,  os motivos  da sua 
gratidão  e  do  seu  louvor  permanecem imutáveis.  São eles  que  inspiram o  seu  carinho 
materno pela Igreja peregrina, na qual Ela continua a desenvolver a composição da sua 
“narração” de evangelizadora. Maria propõe continuamente aos crentes os “mistérios” do  
seu Filho, desejando que sejam contemplados, para que possam irradiar toda a sua força 
salvífica.  Quando recita o Rosário, a comunidade cristã sintoniza-se com a lembrança e 
com o olhar de Maria.

Rosário, oração contemplativa

12. O Rosário, precisamente a partir da experiência de Maria, é uma oração marcadamente  
contemplativa. Privado desta dimensão, perderia sentido, como sublinhava Paulo VI: « Sem 
contemplação, o Rosário é um corpo sem alma e a sua recitação corre o perigo de tornar-se 
uma repetição mecânica de fórmulas e de vir a achar-se em contradição com a advertência 
de Jesus: “Na oração não sejais palavrosos como os gentios, que imaginam que hão-de ser 
ouvidos graças  à  sua verbosidade”  (Mt 6,  7).  Por  sua natureza,  a  recitação  do Rosário 
requer um ritmo tranquilo e uma certa demora a pensar, que favoreçam, naquele que ora, a 
meditação dos mistérios da vida do Senhor, vistos através do Coração d'Aquela que mais de 
perto esteve em contacto com o mesmo Senhor, e que abram o acesso às suas insondáveis 
riquezas ».(14)

Precisamos de deter-nos neste profundo pensamento de Paulo VI, para dele extrair algumas 
dimensões  do  Rosário  que  definem  melhor  o  seu  carácter  próprio  de  contemplação 
cristológica.

Recordar Cristo com Maria

13. O contemplar de Maria é, antes de mais, um recordar.  Convém, no entanto, entender 
esta palavra no sentido bíblico da memória (zakar), que actualiza as obras realizadas por 
Deus  na  história  da  salvação.  A  Bíblia  é  narração  de  acontecimentos  salvíficos,  que 
culminam no mesmo Cristo. Estes acontecimentos não constituem somente um “ontem”; 
são também o “hoje” da salvação. 

Esta actualização realiza-se particularmente na Liturgia: o que Deus realizou séculos atrás 
não tinha a ver só com as testemunhas directas dos acontecimentos, mas alcança, pelo seu 
dom de  graça,  o  homem de todos  os  tempos.  Isto  vale,  de  certo  modo,  também para 
qualquer outra piedosa ligação com aqueles acontecimentos: « fazer memória deles », em 
atitude  de fé  e  de amor,  significa  abrir-se  à  graça  que Cristo  nos  obteve  com os  seus 
mistérios de vida, morte e ressurreição. 

Por isso, enquanto se reafirma, com o Concílio Vaticano II, que a Liturgia, como exercício 
do ofício sacerdotal de Cristo e culto público, é « a meta para a qual se encaminha a acção 
da Igreja e a fonte de onde promana toda a sua força »,(15)convém ainda lembrar que « a 
participação na sagrada Liturgia não esgota a vida espiritual. O cristão, chamado a rezar em 

http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fn15
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fn14


comum, deve também entrar no seu quarto para rezar a sós ao Pai (cf. Mt  6, 6);  mais, 
segundo ensina o Apóstolo, deve rezar sem cessar (cf. 1 Tes 5, 17) ».(16)O Rosário, com a 
sua especificidade,  situa-se neste cenário diversificado da oração « incessante »,  e se a 
Liturgia, acção de Cristo e da Igreja, é acção salvífica por excelência, o Rosário, enquanto 
meditação  sobre  Cristo  com  Maria,  é contemplação  salutar.  De  facto,  a  inserção,  de 
mistério em mistério, na vida do Redentor faz com que tudo aquilo que Ele realizou e a 
Liturgia actualiza, seja profundamente assimilado e modele a existência. 

Aprender Cristo de Maria

14. Cristo é o Mestre por excelência, o revelador e a revelação. Não se trata somente de 
aprender as coisas que Ele ensinou, mas de  “aprender a Ele”.  Porém, nisto, qual mestra 
mais experimentada do que Maria? Se do lado de Deus é o Espírito, o Mestre interior, que 
nos conduz à verdade plena de Cristo (cf.  Jo 14,  26; 15, 26;16, 13), de entre  os seres 
humanos,  ninguém  melhor  do  que  Ela  conhece  Cristo,  ninguém  como  a  Mãe  pode 
introduzir-nos no profundo conhecimento do seu mistério.

O primeiro dos “sinais” realizado por Jesus –a transformação da água em vinho nas bodas 
de Caná – mostra-nos precisamente Maria no papel de mestra, quando exorta os servos a 
cumprirem as  disposições  de  Cristo  (cf.  Jo 2,  5).  E  podemos  imaginar  que  Ela  tenha 
desempenhado a mesma função com os discípulos depois da Ascensão de Jesus, quando 
ficou com eles à espera do Espírito Santo e os animou na primeira missão. Percorrer com 
Ela as cenas do Rosário é como frequentar a “escola” de Maria para ler Cristo, penetrar nos 
seus segredos, compreender a sua mensagem.

Uma escola, a de Maria, ainda mais eficaz, quando se pensa que Ela a dá obtendo-nos os 
dons do Espírito  Santo  com abundância  e,  ao mesmo tempo,  propondo-nos o exemplo 
daquela « peregrinação da fé »,(17)na qual é mestra inigualável. Diante de cada mistério do 
Filho, Ela convida-nos, como na sua Anunciação, a colocar humildemente as perguntas que 
abrem à luz, para concluir sempre com a obediência da fé: « Eis a serva do Senhor, faça-se 
em mim segundo a tua palavra » (Lc 1, 38). 

Configurar-se a Cristo com Maria

15. A espiritualidade cristã tem como seu carácter qualificador o empenho do discípulo em 
configurar-se sempre mais com o seu Mestre (cf. Rom 8, 29; Fil 3, 10.21). A efusão do 
Espírito no Baptismo introduz o crente como ramo na videira que é Cristo (cf. Jo 15, 5), 
constitui-o membro do seu Corpo místico (cf. 1 Cor 12, 12; Rom 12, 5). Mas a esta unidade 
inicial, deve corresponder um caminho de assimilação progressiva a Ele que oriente sempre 
mais o comportamento do discípulo conforme à “lógica” de Cristo: « Tende entre vós os 
mesmos  sentimentos  que havia  em Cristo  Jesus  » (Fil 2,  5).  É  necessário,  segundo as 
palavras do Apóstolo, « revestir-se de Cristo » (Rom13, 14; Gal 3, 27).

No itinerário espiritual do Rosário, fundado na incessante contemplação – em companhia 
de Maria  – do rosto de Cristo,  este  ideal  exigente de configuração com Ele alcança-se 
através do trato, podemos dizer, “amistoso”. Este introduz-nos de modo natural na vida de 
Cristo e como que faz-nos  “respirar” os  seus  sentimentos.  A este  respeito  diz  o Beato 

http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fn17
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fn16


Bártolo  Longo:  «  Tal  como dois  amigos,  que se encontram constantemente,  costumam 
configurar-se até mesmo nos hábitos, assim também nós, conversando familiarmente com 
Jesus e a Virgem, ao meditar os mistérios do Rosário, vivendo unidos uma mesma vida pela 
Comunhão, podemos vir a ser, por quanto possível à nossa pequenez, semelhantes a Eles, e 
aprender destes supremos modelos a vida humilde, pobre, escondida, paciente e perfeita ».
(18)

Neste processo de configuração a Cristo no Rosário, confiamo-nos, de modo particular, à 
acção maternal da Virgem Santa. Aquela que é Mãe de Cristo, pertence Ela mesma à Igreja 
como seu « membro eminente  e  inteiramente  singular  »(19)sendo,  ao mesmo tempo,  a 
“Mãe da Igreja”. Como tal, “gera” continuamente filhos para o Corpo místico do Filho. Fá-
lo mediante a intercessão, implorando para eles a efusão inesgotável do Espírito. Ela é  o 
perfeito ícone da maternidade da Igreja.

O Rosário  transporta-nos  misticamente  para  junto  de  Maria  dedicada  a  acompanhar  o 
crescimento humano de Cristo na casa de Nazaré. Isto permite-lhe educar-nos e plasmar-
nos, com a mesma solicitude, até que Cristo esteja formado em nós plenamente (cf. Gal 4, 
19).  Esta  acção  de  Maria,totalmente  fundada  sobre  a  de  Cristo  e  a  esta  radicalmente 
subordinada, « não impede minimamente a união imediata dos crentes com Cristo, antes a 
facilita ».(20)É o princípio luminoso expresso pelo Concílio Vaticano II, que provei com 
tanta força na minha vida, colocando-o na base do meu lema episcopal: Totus tuus.(21)Um 
lema, como é sabido, inspirado na doutrina de S.Luís Maria Grignion de Montfort,  que 
assim explica o papel de Maria no processo de configuração a Cristo de cada um de nós: 
“Toda a nossa perfeição consiste em sermos configurados, unidos e consagrados a Jesus  
Cristo. Portanto, a mais perfeita de todas as devoções é incontestavelmente aquela que nos 
configura, une e consagra mais perfeitamente a Jesus Cristo. Ora, sendo Maria entre todas 
as criaturas a mais configurada a Jesus Cristo, daí se conclui que de todas as devoções, a 
que melhor consagra e configura uma alma a Nosso Senhor é a devoção a Maria, sua santa 
Mãe; e quanto mais uma alma for consagrada a Maria, tanto mais será a Jesus Cristo”.
(22)Nunca  como  no  Rosário  o  caminho  de  Cristo  e  o  de  Maria  aparecem  unidos  tão 
profundamente. Maria só vive em Cristo e em função de Cristo! 

Suplicar a Cristo com Maria

16.  Cristo  convidou  a  dirigirmo-nos  a  Deus  com  insistência  e  confiança  para  ser 
escutados:« Pedi e dar-se-vos-á; procurai e encontrareis; batei e abrir-se-vos-á » (Mt 7, 7). 
O fundamento desta eficácia da oração é a bondade do Pai, mas também a mediação junto 
d'Ele por parte do mesmo Cristo (cf. 1 Jo 2, 1) e a acção do Espírito Santo, que « intercede 
por nós » conforme os desígnios de Deus (cf. Rom 8, 26-27). De facto, nós « não sabemos o 
que devemos pedir em nossas orações » (Rom 8, 26) e, às vezes, não somos atendidos « 
porque pedimos mal » (Tg 4, 3). 

Em apoio da oração que Cristo e o Espírito fazem brotar no nosso coração, intervém Maria 
com a sua materna intercessão. “A oração da Igreja é como que sustentada pela oração de 
Maria”.(23)De facto, se Jesus, único Mediador, é o Caminho da nossa oração, Maria, pura 
transparência d'Ele, mostra o Caminho, e “é a partir desta singular cooperação de Maria 
com a acção do Espírito Santo que as Igrejas cultivaram a oração à santa Mãe de Deus, 

http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fn23
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fn22
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fn21
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fn20
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fn19
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fn18


centrando-a na pessoa de Cristo manifestada nos seus mistérios”.(24)Nas bodas de Caná, o 
Evangelho mostra precisamente a eficácia da intercessão de Maria, que se faz porta-voz 
junto de Jesus das necessidades humanas: « Não têm vinho » (Jo2,3).

O Rosário é ao mesmo tempo meditação e súplica. A imploração insistente da Mãe de Deus 
apoia-se na confiança de que a sua materna intercessão tudo pode no coração do Filho. Ela 
é “omnipotente por graça”, como, com expressãoaudaz a ser bem entendida, dizia o Beato 
Bártolo Longo na sua Súplica à Virgem.(25)Uma certeza esta que, a partir do Evangelho, 
foi-se consolidando através da experiência do povo cristão. O grande poeta Dante, na linha 
de S. Bernardo, interpreta-a estupendamente,  quando canta:  “Donna, se'  tanto grande e  
tanto vali, / che qual vuol grazia e a te não ricorre, / sua disianza vuol volar sanz'ali”.
(26)No Rosário, Maria, santuário do Espírito Santo (cf. Lc1, 35), ao ser suplicada por nós, 
apresenta-se em nosso favor diante do Pai que a cumulou de graça e do Filho nascido das 
suas entranhas, pedindo connosco e por nós. 

Anunciar Cristo com Maria

17. O Rosário é também um itinerário de anúncio e aprofundamento, no qual o mistério de 
Cristo é continuamente oferecido aos diversos níveis da experiência cristã. O módulo é o de 
uma apresentação orante e contemplativa, que visa plasmar o discípulo segundo o coração 
de Cristo. De facto, se na recitação do Rosário todos os elementos para uma meditação 
eficaz forem devidamente valorizados,  torna-se, especialmente nacelebração comunitária 
nas paróquias e nos santuários, uma significativa oportunidade catequética que os Pastores 
devem saber aproveitar. A Virgem do Rosário continua também deste modo a sua obra de 
anúncio  de  Cristo.  A  história  do  Rosário  mostra  como  esta  oração  foi  utilizada 
especialmente pelos Dominicanos, num momento difícil para a Igreja por causa da difusão 
da heresia. Hoje encontramo-nos diante de novos desafios. Porque não retomar na mão o 
Terço com a fé dos que nos precederam? O Rosário conserva toda a sua força e permanece 
um recurso não descurável na bagagem pastoral de todo o bom evangelizador. 

 

CAPÍTULO II

MISTÉRIOS DE CRISTO
MISTÉRIOS DA MÃE

 

O Rosário, “compêndio do Evangelho”

18. À contemplação do rosto de Cristo só podemos introduzir-nos escutando, no Espírito, a 
voz do Pai, porque « ninguém conhece o Filho senão o Pai » (Mt 11, 27). Nas proximidades 
de Cesaréia de Filipe, perante a confissão de Pedro, Jesus especificará a fonte de uma tão 
clara intuição da sua identidade: « Não foram a carne nem o sangue quem to revelou, mas o 
meu Pai que está nos céus » (Mt 16, 17). É, pois, necessária a revelação do alto. Mas, para 

http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fn26
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fn25
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fn24


acolhê-la, é indispensável colocar-se à escuta: “Só a experiência do silêncio e da oração  
oferece  o  ambiente  adequado  para  maturar  e  desenvolver-se  um  conhecimento  mais 
verdadeiro, aderente e coerente daquele mistério”.(27)

O Rosário é um dos percursos tradicionais da oração cristã aplicada à contemplação do 
rosto de Cristo. Paulo VI assim o descreveu: « Oração evangélica, centrada sobre o mistério 
da  Encarnação  redentora,  o  Rosário é,  por  isso  mesmo,uma  prece  de  orientação 
profundamente cristológica. Na verdade, o seu elemento mais característico – a repetição 
litânica do “Alegra-te, Maria”– torna-se também ele louvor incessante a Cristo, objectivo 
último do anúncio do Anjo e da saudação da mãe do Baptista:  “Bendito o fruto do teu 
ventre” (Lc 1, 42). Diremos mais ainda: a repetição da Avé Maria constitui a urdidura sobre 
a  qual  se  desenrola  a  contemplação  dos  mistérios;  aquele  Jesus  que  cada Avé  Maria 
relembra é o mesmo que a sucessão dos mistérios propõe, uma e outra vez, como Filho de 
Deus e da Virgem Santíssima ».(28)

Uma inserção oportuna

19. De tantos mistérios da vida de Cristo, o Rosário, tal como se consolidou na prática mais 
comum confirmada pela autoridade eclesial, aponta só alguns. Tal selecção foi ditada pela 
estruturação originária desta oração, que adoptou o número 150 como o dos Salmos.

Considero, no entanto, que, para reforçar o espessor cristológico do Rosário, seja oportuna 
uma inserção que, embora deixada à livre valorização de cada pessoa e das comunidades, 
lhes permita abraçar também os mistérios da vida pública de Cristo entre o Baptismo e a  
Paixão. Com efeito, é no âmbito destes mistérios que contemplamos aspectos importantes 
da pessoa de Cristo, comorevelador definitivo de Deus. É Ele que, declarado Filho dilecto 
do Pai no Baptismo do Jordão, anuncia a vinda do Reino, testemunha-a com as obras e 
proclama as suas exigências. É nos anos da vida pública que o mistério de Cristo se mostra  
de forma especial como mistério de luz: « Enquanto estou no mundo, sou a Luz do mundo 
» (Jo 9, 5). 

Para que o Rosário possa considerar-se mais plenamente “compêndio do Evangelho”,  é 
conveniente que, depois de recordar a encarnação e a vida oculta de Cristo (mistérios da 
alegria), e antes de se deter nos sofrimentos da paixão (mistérios da dor), e no triunfo da 
ressurreição  (mistérios  da  glória),  a  meditação  se  concentre  também  sobre  alguns 
momentos particularmente significativos da vida pública (mistérios da luz). Esta inserção 
de novos mistérios, sem prejudicar nenhum aspecto essencial do esquema tradicional desta 
oração, visa fazê-la viver com renovado interesse na espiritualidade cristã, como verdadeira 
introdução na profundidade do Coração de Cristo, abismo de alegria e de luz, de dor e de 
glória.

Mistérios da alegria

20. O primeiro ciclo, o dos “mistérios gozosos”, caracteriza-se de facto pela alegria que 
irradia do acontecimento da Encarnação.  Isto é evidente desde a Anunciação, quando a 
saudação de Gabriel à Virgem de Nazaré se liga ao convite da alegria messiânica: « Alegra-
te, Maria ». Para este anúncio se encaminha a história da salvação, e até, de certo modo, a 

http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fn28
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fn27


história do mundo. De facto, se o desígnio do Pai é recapitular em Cristo todas as coisas (cf. 
Ef 1, 10), então todo o universo de algum modo é alcançado pelo favor divino, com o qual 
o  Pai  Se  inclina  sobre  Maria  para  torná-La  Mãe  do  seu  Filho.  Por  sua  vez,  toda  a 
humanidade  está  como  que  incluída  no fiat  com  que  Ela  corresponde  prontamente  à 
vontade de Deus.

Sob o signo da exultação, aparece depois a cena do encontro com Isabel, onde a mesma voz 
de Maria e a presença de Cristo no seu ventre fazem « saltar de alegria » João (cf. Lc 1, 44). 
Inundada de alegria é a cena de Belém, onde o nascimento do Deus-Menino, o Salvador do 
mundo, é cantado pelos anjos e anunciado aos pastores precisamente como « uma grande 
alegria » (Lc 2, 10).

Os dois últimos mistérios, porém, mesmo conservando o sabor da alegria antecipam já os  
sinais  do  drama.  A apresentação  no  templo,  de  facto,  enquanto  exprime  a  alegria  da 
consagração e extasia o velho Simeão, regista também a profecia do « sinal de contradição 
» que o Menino será para Israel e da espada que trespassará a alma da Mãe (cf.  Lc 2, 34-
35). Gozoso e ao mesmo tempo dramático é também o episódio de Jesus, aos doze anos, no 
templo.  Vemo-Lo  aqui  na  sua  divina  sabedoria,  enquanto  escuta  e  interroga,  e 
substancialmente no papel d'Aquele que “ensina”. A revelação do seu mistério de Filho 
totalmente dedicado às coisas do Pai é anúncio daquela radicalidade evangélica que põe 
inclusive em crise os laços mais caros do homem, diante das exigências absolutas do Reino. 
Até José e Maria, aflitos e angustiados, « não entenderam » as suas palavras (Lc 2, 50).

Por  isso,  meditar  os  mistérios  gozosos  significa  entrar  nas  motivações  últimas  e  no 
significado profundo da alegria cristã. Significa fixar o olhar sobre a realidade concreta do 
mistério da Encarnação e sobre o obscuro prenúncio do mistério do sofrimento salvífico. 
Maria leva-nos a aprender o segredo da alegria cristã, lembrando-nos que o cristianismo é, 
antes de mais, euangelion, “boa nova”, que tem o seu centro, antes, o seu mesmo conteúdo, 
na pessoa de Cristo, o Verbo feito carne, único Salvador do mundo.

Mistérios da luz

21. Passando da infância e da vida de Nazaré à vida pública de Jesus, a contemplação leva-
nos aos mistérios que se podem chamar, por especial título, “mistérios da luz”. Na verdade,  
todo o mistério de Cristo é luz.  Ele é a « luz do mundo » (Jo8, 12). Mas esta dimensão 
emerge  particularmente nos  anos da vida pública,  quando Ele anuncia  o evangelho do 
Reino. Querendo indicar à comunidade cristã cinco momentos significativos – mistérios 
luminosos – desta fase da vida de Cristo, considero que se podem justamente individuar: 1o 

no seu Baptismo no Jordão, 2o na sua auto-revelação nas bodas de Caná, 3o no seu anúncio 
do Reino de Deus com o convite à conversão, 4o  na sua Transfiguração e, enfim, 5o  na 
instituição da Eucaristia, expressão sacramental do mistério pascal.

Cada um destes mistérios é  revelação do Reino divino já personificado no mesmo Jesus.  
Primeiramente é mistério de luz o Baptismo no Jordão. Aqui, enquanto Cristo desce à água 
do rio, como inocente que Se faz pecado por nós (cf. 2 Cor 5, 21), o céu abre-se e a voz do 
Pai proclama-O Filho dilecto (cf. Mt 3, 17 par), ao mesmo tempo que o Espírito vem sobre 
Ele para investi-Lo na missão que O espera. Mistério de luz é o início dos sinais em Caná 



(cf.  Jo 2, 1-12), quando Cristo, transformando a água em vinho, abre à fé o coração dos 
discípulos graças à intervenção de Maria, a primeira entre os crentes. Mistério de luz é a 
pregação com a qual Jesus anuncia o advento do Reino de Deus e convida à conversão (cf. 
Mc 1, 15), perdoando os pecados de quem a Ele se dirige com humilde confiança (cf.Mc 2, 
3-13; Lc 7, 47-48), início do ministério de misericórdia que Ele prosseguirá exercendo até 
ao fim do mundo, especialmente através do sacramento da Reconciliação confiado à sua 
Igreja (cf. Jo 20, 22-23). Mistério de luz por excelência é a Transfiguração que, segundo a 
tradição, se deu no Monte Tabor. A glória da Divindade reluz no rosto de Cristo, enquanto 
o Pai O acredita aos Apóstolos extasiados para que O « escutem » (cf. Lc 9, 35 par) e se 
disponham a viver com Ele o momento doloroso da Paixão, a fim de chegarem com Ele à 
glória da Ressurreição e a uma vida transfigurada pelo Espírito Santo. Mistério de luz é, 
enfim, a instituição da Eucaristia, na qual Cristo Se faz alimento com o seu Corpo e o seu 
Sangue sob os sinais do pão e do vinho, testemunhando « até ao extremo » o seu amor pela 
humanidade (Jo 13, 1), por cuja salvação Se oferecerá em sacrifício.

Nestes mistérios,  à excepção de Caná,  a presença de Maria fica em segundo plano.  Os 
Evangelhos mencionam apenas alguma presença ocasional d'Ela no tempo da pregação de 
Jesus (cf.Mc 3,  31-35;  Jo  2, 12) e nada dizem de uma eventual  presença no Cenáculo 
durante a instituição da Eucaristia. Mas, a função que desempenha em Caná acompanha, de 
algum  modo,  todo  o  caminho  de  Cristo.  A  revelação,  que  no  Baptismo  do  Jordão  é 
oferecida directamente pelo Pai e confirmada pelo Baptista, está na sua boca em Caná, e 
torna-se a grande advertência materna que Ela dirige à Igreja de todos os tempos: « Fazei o 
que Ele vos disser » (Jo 2, 5). Advertência esta que introduz bem as palavras e os sinais de 
Cristo durante a vida pública, constituindo o fundo mariano de todos os “mistérios da luz”.

Mistérios da dor

22. Os Evangelhos dão grande relevo aos mistérios da dor de Cristo. A piedade cristã desde 
sempre, especialmente na Quaresma, através do exercício da Via Sacra, deteve-se em cada 
um dos momentos da Paixão, intuindo que aqui está o ápice da revelação do amor e a fonte 
da nossa salvação. O Rosário escolhe alguns momentos da Paixão, induzindo o orante a 
fixar  neles  o  olhar  do  coração  e  a  revivê-los.  O  itinerário  meditativo  abre-se  com  o 
Getsémani, onde Cristo vive um momento de particular angústia perante a vontade do Pai, 
contra a qual a debilidade da carne seria tentada a revoltar-se. Ali Cristo põe-Se no lugar de 
todas as tentações da humanidade, e diante de todos os seus pecados, para dizer ao Pai: « 
Não se faça a minha vontade, mas a Tua » (Lc 22, 42 e par). Este seu “sim” muda o “não” 
dos pais no Éden. E o quanto Lhe deverá custar esta adesão à vontade do Pai, emerge dos 
mistérios  seguintes,  nos  quais,  com a  flagelação,  a  coroação  de  espinhos,  a  subida  ao 
Calvário, a morte na cruz, Ele é lançado no maior desprezo: Ecce homo!

Neste desprezo, revela-se não somente o amor Deus, mas o mesmo sentido do homem. 
Ecce homo: quem quiser conhecer o homem, deve saber reconhecer o seu sentido, a sua 
raiz e o seu cumprimento em Cristo, Deus que Se rebaixa por amor « até à morte, e morte 
de cruz » (Fil 2, 8). Os mistérios da dor levam o crente a reviver a morte de Jesus pondo-se 
aos pés da cruz junto de Maria, para com Ela penetrar no abismo do amor de Deus pelo 
homem e sentir toda a sua força regeneradora.



Mistérios da glória

23. “A contemplação do rosto de Cristo não pode deter-se na imagem do crucificado. Ele é 
o Ressuscitado!”.(29)O Rosário sempre expressou esta certeza da fé, convidando o crente a 
ultrapassar as trevas da Paixão, para fixar o olhar na glória de Cristo com a Ressurreição e a 
Ascensão.  Contemplando  o  Ressuscitado,  o  cristão  descobre  novamente  as  razões  da  
própria  fé  (cf. 1  Cor  15,  14),  e  revive  não  só  a  alegria  daqueles  a  quem  Cristo  Se 
manifestou – os Apóstolos, a Madalena, os discípulos de Emaús –, mas também a alegria  
de Maria,  que deverá ter tido uma experiência não menos intensa da nova existência do 
Filho glorificado. A esta glória, onde com a Ascensão Cristo Se senta à direita do Pai, Ela  
mesma será elevada com a Assunção, chegando, por especialíssimo privilégio, a antecipar o 
destino reservado a todos os justos com a ressurreição da carne. Enfim, coroada de glória – 
como aparece no último mistério glorioso – Ela resplandece como Rainha dos Anjos e dos 
Santos, antecipação e ponto culminante da condição escatológica da Igreja. 

No centro deste itinerário de glória do Filho e da Mãe, o Rosário põe, no terceiro mistério 
glorioso,  o Pentecostes,  que mostra  o rosto da Igreja como família  reunida com Maria, 
fortalecida  pela  poderosa  efusão  do Espírito,  pronta  para  a  missão  evangelizadora.  No 
âmbito da realidade da Igreja, a contemplação deste, como dos outros mistérios gloriosos, 
deve levar os crentes a tomarem uma consciência cada vez mais viva da sua nova existência 
em Cristo, uma existência de que o Pentecostes constitui o grande “ícone”. Desta forma, os 
mistérios gloriosos alimentam nos crentes  a esperança da meta escatológica,  para onde 
caminham como membros do Povo de Deus peregrino na história. Isto não pode deixar de 
impelí-los a um corajoso testemunho daquela « grande alegria » que dá sentido a toda a sua 
vida.

Dos “mistérios” ao “Mistério”: o caminho de Maria

24. Estes ciclos meditativos propostos no Santo Rosário não são certamente exaustivos, 
mas apelam ao essencial, introduzindo o espírito no gosto de um conhecimento de Cristo 
que brota continuamente da fonte límpida do texto evangélico. Cada passagem da vida de 
Cristo,  como  é  narrada  pelos  Evangelistas,  reflecte  aquele  Mistério  que  supera  todo  o 
conhecimento  (cf. Ef 3,  19).  É  o  Mistério  do  Verbo  feito  carne,  no  Qual  «  habita 
corporalmente toda a plenitude da divindade » (Col 2, 9). Por isso, o Catecismo da Igreja  
Católica insiste tanto nos mistérios de Cristo, lembrando que « tudo na vida de Jesus é sinal 
do  seu  Mistério  ».(30)O “duc  in  altum”  da  Igreja  no  terceiro  Milénio  é  medido  pela 
capacidade dos cristãos de « conhecerem o mistério de Deus, isto é Cristo, no Qual estão 
escondidos todos os tesouros da sabedoria e da ciência » (Col 2, 2-3). A cada baptizado é 
dirigido este voto ardente da Carta aos Efésios: « Que Cristo habite pela fé nos vossos 
corações, de sorte que, arraigados e fundados na caridade, possais [...] compreender o amor 
de Cristo, que excede toda a ciência, para que sejais cheios de toda a plenitude de Deus » 
(3, 17-19).

O Rosário  coloca-se ao serviço deste  ideal,  oferecendo o “segredo” para se  abrir  mais 
facilmente a um conhecimento profundo e empenhado de Cristo. Digamos que é o caminho 
de Maria.  É o caminho do exemplo da Virgem de Nazaré, mulher de fé, de silêncio e de 
escuta. É, ao mesmo tempo, o caminho de uma devoção mariana animada pela certeza da 

http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fn30
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fn29


relação  indivisível  que  liga  Cristo  à  sua  Mãe  Santíssima:  os  mistérios  de  Cristo  são 
também,  de  certo  modo,  os  mistérios  da  Mãe,  mesmo  quando  não  está  directamente 
envolvida, pelo facto de Ela viver d'Ele e para Ele. Na Avé Maria, apropriando-nos das 
palavras do Arcanjo Gabriel e de Santa Isabel, sentimo-nos levados a procurar sempre de 
novo em Maria, nos seus braços e no seu coração, o « fruto bendito do seu ventre » (cf. Lc 
1, 42).

Mistério de Cristo, “mistério” do homem

25. No citado testemunho de 1978 sobre o Rosário como minha oração predilecta, exprimi 
um conceito sobre o qual desejo retornar. Dizia então que « a simples oração do Rosário 
marca o ritmo da vida humana ».(31)

À luz  das reflexões  desenvolvidas  até  agora sobre os  mistérios  de Cristo,  não é  difícil 
aprofundar esta implicação antropológica do Rosário; uma implicação mais radical do que 
possa parecer à primeira vista. Quem contempla a Cristo,percorrendo as etapas da sua vida, 
não pode deixar de aprender d'Ele  a verdade sobre o homem.  É a grande afirmação do 
Concílio  Vaticano  II  que,  desde  a  Carta  encíclica Redemptor  hominis,  tantas  vezes  fiz 
objecto do meu magistério: “Na realidade, o mistério do homem só no mistério do Verbo 
encarnado  se  esclarece  verdadeiramente”.(32)O  Rosário  ajuda  a  abrir-se  a  esta  luz. 
Seguindo  o  caminho  de  Cristo,  no  qual  o  caminho  do  homem  é  «  recapitulado  »,
(33)manifestado  e  redimido,  o  crente  põe-se  diante  da  imagem do  homem verdadeiro. 
Contemplando o seu nascimento aprende a sacralidade da vida,  olhando para a casa de 
Nazaré aprende a verdade originária da família segundo o desígnio de Deus, escutando o 
Mestre nos mistérios da vida pública recebe a luz para entrar no Reino de Deus, e seguindo-
O no caminho para o Calvário aprende o sentido da dor salvífica. Contemplando, enfim, a 
Cristo e sua Mãe na glória, vê a meta para a qual cada um de nós é chamado, se se deixa 
curar  e  transfigurar  pelo  Espírito  Santo.  Pode-se  dizer,  portanto,  que  cada  mistério  do 
Rosário, bem meditado, ilumina o mistério do homem. 

Ao  mesmo  tempo,  torna-se  natural  levar  a  este  encontro  com a  humanidade  santa  do 
Redentor os numerosos problemas, agruras, fadigas e projectos que definem a nossa vida. « 
Descarrega sobre o Senhor os teus cuidados, e Ele tesustentará » (Sal 55, 23). Meditar com 
o Rosário significa entregar os nossos cuidados aos corações misericordiosos de Cristo e da 
sua Mãe. À distância de vinte e cinco anos, ao reconsiderar as provações que não faltaram 
nem  mesmo  no  exercício  do  ministério  petrino,  desejo  insistir,  como  para  convidar 
calorosamente  a  todos,  a  fim  de  que  experimentem  pessoalmente  isto  mesmo: 
verdadeiramente o Rosário « marca o ritmo da vida humana » para harmonizá-la com o 
ritmo da vida divina, na gozosa comunhão da Santíssima Trindade, destino e aspiração da 
nossa existência. 

CAPÍTULO III

« PARA MIM, O VIVER É CRISTO »

 

http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fn33
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fn32
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_04031979_redemptor-hominis_po.html
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fn31


O Rosário, caminho de assimilação do mistério

26.  A  meditação  dos  mistérios  de  Cristo  é  proposta  no  Rosário  com  um  método 
característico, apropriado por sua natureza para favorecer a assimilação dos mesmos. É o 
método baseado na repetição. Isto é visível sobretudo com a Avé Maria, repetida dez vezes 
em cada mistério. Considerando superficialmente uma tal repetição, pode-se ser tentado a 
ver o Rosário como uma prática árida e aborrecida. Chega-se, porém, a uma ideia muito 
diferente, quando se considera o Terço como expressão daquele amor que não se cansa de 
voltar à pessoa amada com efusões que, apesar de semelhantes na sua manifestação, são 
sempre novas pelo sentimento que as permeia.

Em Cristo, Deus assumiu verdadeiramente um « coração de carne ». Não tem apenas um 
coração divino, rico de misericórdia e perdão, mas também um coração humano, capaz de 
todas as vibrações de afecto. Se houvesse necessidade dum testemunho evangélico disto 
mesmo, não seria difícil encontrá-lo no diálogo comovente de Cristo com Pedro depois da 
ressurreição: « Simão, filho de João, tu amas-Me? » Por três vezes é feita a pergunta, e três 
vezes recebe como resposta: « Senhor, Tu sabes que Te amo » (cf. Jo21, 15-17). Além do 
significado  específico  do  texto,  tão  importante  para  a  missão  de  Pedro,  não  passa 
despercebida a ninguém a beleza desta tríplice repetição, na qual a solicitação insistente e a 
respectiva resposta são expressas com termos bem conhecidos da experiência universal do 
amor humano. Para compreender o Rosário, é preciso entrar na dinâmica psicológica típica 
do amor.

Uma coisa é clara! Se a repetição da Avé Maria se dirige directamente a Maria, com Ela e 
por Ela é para Jesus que, em última análise, vai o acto de amor. A repetição alimenta-se do 
desejo  duma conformação  cada  vez  mais  plena  Cristo,  verdadeiro  “programa”  da  vida 
cristã. S. Paulo enunciou este programa com palavras cheias de ardor: « Para mim, o viver é 
Cristo e o morrer é lucro » (Flp 1, 21). E ainda: « Já não sou eu que vivo, é Cristo que vive 
em mim » (Gal  2, 20). O Rosário ajuda-nos a crescer nesta conformação até à meta da 
santidade.

Um método válido...

27. Não deve maravilhar-nos o facto de a relação com Cristo se servir também do auxílio 
dum método. Deus comunica-Se ao homem, respeitando o modo de ser da nossa natureza e 
os seus ritmos vitais. Por isso a espiritualidade cristã, embora conhecendo as formas mais 
sublimes do silêncio místico onde todas as imagens, palavras e gestos ficam superados pela 
intensidade  duma  inefável  união  do  homem  com  Deus,  normalmente  passa  pelo 
envolvimento total da pessoa, na sua complexa realidade psico-física e relacional.

Isto é evidente na Liturgia. Os sacramentos e os sacramentais estão estruturados com uma 
série de ritos, em que se faz apelo às diversas dimensões da pessoa. E a mesma exigência 
transparece  da  oração  não  litúrgica.  A  confirmá-lo  está  o  facto  de  a  oração  mais 
característica  de  meditação  cristológica  no Oriente,  que  se  centra  nas  palavras  « Jesus 
Cristo, Filho de Deus, Senhor, tem piedade de mim, pecador »,(34)estar tradicionalmente 
ligada  ao  ritmo  da  respiração:  ao  mesmo  tempo  que  isso  facilita  a  perseverança  na 

http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fn34


invocação,  assegura  quase  uma  densidade  física  ao  desejo  de  que  Cristo  se  torne  a 
respiração, a alma e o “tudo” da vida.

...que todavia pode ser melhorado

28. Recordei na Carta apostólica Novo millennio ineunte que há hoje, mesmo no Ocidente, 
uma renovada exigência de meditação, que se vê às vezes promovida noutras religiões com 
modalidades cativantes.(35)Não faltam cristãos que, por reduzido conhecimento da tradição 
contemplativa cristã, se deixam aliciar por tais propostas. Apesar de possuírem elementos 
positivos  e  às  vezes  compatíveis  com  a  experiência  cristã,  todavia  escondem 
frequentemente um fundo ideológico inaceitável.  Em tais  experiências,  é  muito comum 
aparecer  uma  metodologia  que,  tendo  por  objectivo  uma  alta  concentração  espiritual, 
recorre  a técnicas  repetitivas  e simbólicas  de carácter  psico-físico.  O Rosário coloca-se 
neste quadro universal da fenomenologia religiosa, mas apresenta características próprias, 
que correspondem às exigências típicas da especificidade cristã. 

Na realidade, trata-se simplesmente de um método para contemplar. E, como método que 
é, há-de ser utilizado em ordem ao seu fim, e não como fim em si mesmo. Mas, sendo fruto 
duma experiência secular, o próprio método não deve ser subestimado. Abona em seu favor 
a experiência de inumeráveis Santos. Isto, porém, não impede que seja melhorado. Tal é o 
objectivo da inserção, no ciclo dos mistérios, da nova série dos mysteria lucis, juntamente 
com algumas  sugestões  relativas  à  recitação,  que proponho nesta  Carta.  Através  delas, 
embora respeitando a estrutura amplamente consolidada desta oração, queria ajudar os fiéis 
a  compreendê-la  nos  seus  aspectos  simbólicos,  em sintonia  com as  exigências  da  vida 
quotidiana. Sem isso, o Rosário corre o risco não só de não produzir os efeitos espirituais 
desejados, mas até mesmo de o terço, com que habitualmente é recitado, acabar por ser 
visto quase como um amuleto  ou objecto mágico,  com uma adulteração radical  do seu 
sentido e função.

A enunciação do mistério

29. Enunciar o mistério, com a possibilidade até de fixar contextualmente um ícone que o 
represente,  é  como  abrir um cenário  sobre o qual se concentra  a atenção.  As palavras 
orientam a imaginação e o espírito para aquele episódio ou momento concreto da vida de 
Cristo. Na espiritualidade que se foi desenvolvendo na Igreja, tanto a veneração de ícones 
como inúmeras devoções ricas de elementos sensíveis e mesmo o método proposto por 
Santo Inácio de Loiola nos Exercícios Espirituais recorrem ao elemento visível e figurativo 
(a chamada compositio loci), considerando-o de grande ajuda para facilitar a concentração 
do espírito no mistério. Aliás, é uma metodologia que  corresponde à própria lógica da  
Encarnação:  em Jesus,  Deus  quis  tomar  feições  humanas.  É  através  da  sua  realidade 
corpórea que somos levados a tomar contacto com o seu mistério divino.

É a esta exigência de concretização que dá resposta a enunciação dos vários mistérios do 
Rosário. Certamente, estes não substituem o Evangelho, nem fazem referência a todas as 
suas páginas. Por isso, o Rosário não substitui a lectio divina; pelo contrário, supõe-na e 
promove-a.  Mas,  se  os  mistérios  considerados  no  Rosário,  completados  agora  com os 
mysteria  lucis,  se  limitam  aos  traços  fundamentais  da  vida  de  Cristo,  o  espírito  pode 

http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fn35
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte_po.html


facilmente a partir deles estender-se ao resto do Evangelho, sobretudo quando o Rosário é 
recitado em momentos particulares de prolongado silêncio.

A escuta da Palavra de Deus

30. A fim de dar fundamentação bíblica e maior profundidade à meditação, é útil que a 
enunciação do mistério  seja  acompanhada  pela  proclamação de uma passagem bíblica  
alusiva, que, segundo as circunstâncias, pode ser mais ou menos longa. De facto, as outras 
palavras não atingem nunca a eficácia própria da palavra inspirada. Esta há-de ser escutada 
com a certeza de que é Palavra de Deus, pronunciada para o dia de hoje e “para mim”.

Assim acolhida, ela entra na metodologia de repetição do Rosário, sem provocar o enfado 
que derivaria duma simples evocação de informação já bem conhecida. Não, não se trata de 
trazer à memória uma informação, mas de  deixar Deus “falar”.  Em ocasiões solenes e 
comunitárias, esta palavra pode ser devidamente ilustrada com um breve comentário.

O silêncio

31.  A escuta  e  a  meditação  alimentam-se  de  silêncio. Por  isso,  após  a  enunciação  do 
mistério e a proclamação da Palavra, é conveniente parar, durante um côngruo período de 
tempo,  a fixar  o olhar  sobre o mistério  meditado,  antes  de começar  a  oração vocal.  A 
redescoberta do valor do silêncio é um dos segredos para a prática da contemplação e da 
meditação.  Entre  as  limitações  duma  sociedade  de  forte  predominância  tecnológica  e 
mediática,  conta-se o facto  de se tornar  cada  vez  mais  difícil  o  silêncio.  Tal  como na 
Liturgia se recomendam momentos de silêncio, assim também na recitação do Rosário é 
oportuno fazer uma pausa depois da escuta da Palavra de Deus enquanto o espírito se fixa 
no conteúdo do relativo mistério.

O “Pai nosso”

32. Após a escuta da Palavra e a concentração no mistério, é natural que o espírito se eleve  
para o Pai. Em cada um dos seus mistérios, Jesus leva-nos sempre até ao Pai, para Quem 
Ele Se volta continuamente porque repousa no seu “seio” (cf. Jo 1,18). Quer introduzir-nos 
na intimidade do Pai, para dizermos com Ele: « Abbá, Pai » (Rom 8, 5;  Gal 4, 6). É em 
relação ao Pai que Ele nos torna irmãos seus e entre nós, ao comunicar-nos o Espírito que é 
conjuntamente d'Ele e do Pai. O “Pai nosso”, colocado quase como alicerce da meditação 
cristológico-mariana que se desenrola através da repetição da Avé Maria, torna a meditação 
do mistério, mesmo quando é feita a sós, uma experiência eclesial.

As dez “Avé Marias”

33. Este elemento é o mais encorpado do Rosário e também o que faz dele uma oração 
mariana  por  excelência.  Mas  à  luz  da  própria Avé  Maria,  bem  entendida,  nota-se 
claramente que o carácter mariano não só não se opõe ao cristológico como até o sublinha e 
exalta. De facto, a primeira parte da Avé Maria, tirada das palavras dirigidas a Maria pelo 
Anjo Gabriel e por Santa Isabel, é contemplação adoradora do mistério que se realiza na 



Virgem de Nazaré. Exprimem, por assim dizer, a admiração do céu e da terra, e deixam de 
certo modo transparecer o encanto do próprio Deus ao contemplar a sua obra-prima –a 
encarnação do Filho no ventre  virginal  de Maria  – na linha daquele  olhar  contente  do 
Génesis (cf. Gen 1, 31), daquele primordial « pathos com que Deus, na aurora da criação, 
contemplou a obra das suas mãos ».(36)A repetição da Avé Maria no Rosário sintoniza-nos 
com este  encanto  de  Deus:  é  júbilo,  admiração,  reconhecimento  do  maior  milagre  da 
história. É o cumprimento da profecia de Maria: « Desde agora, todas as gerações Me hão-
de chamar ditosa » (Lc 1, 48).

O baricentro da Avé Maria, uma espécie de charneira entre a primeira parte e a segunda, é o 
nome de  Jesus.  Às vezes,  na  recitação  precipitada,  perde-se  tal  baricentro  e,  com ele, 
também a ligação ao mistério de Jesus que se está a contemplar. Ora, é precisamente pela 
acentuação  dada  ao  nome  de  Jesus  e  ao  seu  mistério  que  se  caracteriza  a  recitação 
expressiva e frutuosa do Rosário. Já Paulo VI recordou na Exortação apostólica  Marialis  
cultus o  costume,  existente  nalgumas  regiões,  de  dar  realce  ao  nome  de  Cristo 
acrescentando-lhe  uma  cláusula  evocativa  do  mistério  que  se  está  a  meditar.(37)É  um 
louvável  costume,  sobretudo  na  recitação  pública.  Exprime  de  forma  intensa  a  fé 
cristológica, aplicada aos diversos momentos da vida do Redentor. É profissão de fé e, ao 
mesmo tempo, um auxílio para permanecer em meditação, permitindo dar vida à função 
assimiladora,  contida  na  repetição  da Avé  Maria,  relativamente  ao  mistério  de  Cristo. 
Repetir o nome de Jesus – o único nome do qual se pode esperar a salvação (cf. Act 4, 12) – 
enlaçado com o da Mãe Santíssima,  e  de  certo modo  deixando que seja  Ela  própria  a 
sugerir-no-lo, constitui um caminho de assimilação que quer fazer-nos penetrar cada vez 
mais profundamente na vida de Cristo. 

Desta  relação  muito  especial  de  Maria  com  Cristo,  que  faz  d'Ela  a  Mãe  de  Deus,  a 
Theotòkos, deriva a força da súplica com que nos dirigimos a Ela depois na segunda parte 
da oração, confiando à sua materna intercessão a nossa vida e a hora da nossa morte.

O “Glória”

34. A doxologia trinitária é a meta da contemplação cristã. De facto, Cristo é o caminho 
que  nos  conduz  ao  Pai  no  Espírito.  Se  percorrermos  em  profundidade  este  caminho, 
achamo-noscontinuamente na presença do mistério das três Pessoas divinas para As louvar, 
adorar,  agradecer.  É importante  que o  Glória,  apogeu da contemplação,  seja posto em 
grande evidência no Rosário. Na recitação pública,  poder-se-ia cantar para dar a devida 
ênfase a esta perspectiva estrutural e qualificadora de toda a oração cristã. 

Na medida em que a meditação do mistério tiver sido – de Avé Maria em  Avé Maria – 
atenta, profunda, animada pelo amor de Cristo e por Maria, a glorificação trinitária de cada 
dezena,  em  vez  de  reduzir-se  a  uma  rápida  conclusão,  adquirirá  o  seu  justo  tom 
contemplativo, quase elevando o espírito à altura do Paraíso e fazendo-nos reviver de certo 
modo a experiência do Tabor, antecipação da contemplação futura: « Que bom é estarmos 
aqui! » (Lc 9, 33).

A jaculatória final

http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fn37
http://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19740202_marialis-cultus_po.html
http://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19740202_marialis-cultus_po.html
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fn36


35. Na prática corrente do Rosário, depois da doxologia trinitária diz-se uma jaculatória, 
que varia segundo os costumes. Sem diminuir em nada o valor de tais invocações, parece 
oportuno assinalar que a contemplação dos mistérios poderá manifestar melhor toda a sua 
fecundidade, se se tiver o cuidado de terminar cada um dos mistérios com uma oração para 
obter os frutos específicos  da meditação desse mistério.  Deste modo,  o Rosário poderá 
exprimir com maior eficácia a sua ligação com a vida cristã. Isto mesmo no-lo sugere uma 
bela oração litúrgica, que nos convida a pedir para, através da meditação dos mistérios do 
Rosário, chegarmos a « imitar o que contêm e alcançar o que prometem ».(38)

Uma tal oração conclusiva poderá gozar, como acontece já, de uma legítima variedade na 
sua inspiração.  Assim,  o Rosário adquirirá  uma fisionomia  mais  adaptada  às diferentes 
tradições espirituais e às várias comunidades cristãs. Nesta perspectiva, é desejável que haja 
uma divulgação, com o devido discernimento pastoral, das propostas mais significativas, 
talvez experimentadas em centros e santuários marianos particularmente sensíveis à prática 
do Rosário, para que o Povo de Deus possa valer-se de toda a verdadeira riqueza espiritual,  
tirando dela alimento para a sua contemplação.

O terço

36.  Um  instrumento  tradicional  na  recitação  do  Rosário  é  o  terço.  No  seu  uso  mais 
superficial, reduz-se frequentemente a um simples meio para contar e registar a sucessão 
das Avé Marias. Mas, presta-se também a exprimir simbolismos, que podem conferir maior 
profundidade à contemplação.

A tal respeito, a primeira coisa a notar é como o terço converge para o Crucificado,  que 
desta forma abre e fecha o próprio itinerário da oração. Em Cristo, está centrada a vida e a 
oração dos crentes. Tudo parte d'Ele, tudo tende para Ele, tudo por Ele, no Espírito Santo, 
chega ao Pai. 

Como instrumento de contagem que assinala o avançar da oração, o terço evoca o caminho 
incessante da contemplação e da perfeição cristã. O Beato Bártolo Longo via-o também 
como uma “cadeia” que nos prende a Deus. Cadeia sim, mas uma doce cadeia; assim se 
apresenta sempre a relação com um Deus que é Pai. Cadeia “filial”, que nos coloca em 
sintonia com Maria, a « serva do Senhor » (Lc 1, 38), e em última instância com o próprio 
Cristo que, apesar de ser Deus, Se fez « servo » por nosso amor (Flp 2, 7).

É  bom  alargar  o  significado  simbólico  do  terço  também  à  nossa  relação  recíproca, 
recordando através dele o vínculo de comunhão e fraternidade que a todos nos une em 
Cristo.

Começo e conclusão

37. Segundo a praxe comum, são vários os modos de introduzir o Rosário nos distintos 
contextos eclesiais.  Em algumas regiões,  costuma-se iniciar  com a invocação do Salmo 
69/70: « Ó Deus, vinde em nosso auxílio; Senhor, socorrei-nos e salvai-nos », para de certo 
modo  alimentar,  na  pessoa  orante,  a  humilde  certeza  da  sua  própria  indigência;  ao 
contrário, noutros lugares começa-se com a recitação do Creio em Deus Pai, querendo de 

http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fn38


certo modo colocar a profissão de fé como fundamento do caminho contemplativo que se 
inicia.  Estes  e  outros  modos,  na  medida  em que dispõem melhor  à  contemplação,  são 
métodos igualmente legítimos. A recitação termina com a oração pelas intenções do Papa, 
para estender  o olhar de quem reza ao amplo horizonte das necessidades  eclesiais.  Foi 
precisamente  para  encorajar  esta  perspectiva  eclesial  do  Rosário  que  a  Igreja  quis 
enriquecê-lo com indulgências sagradas para quem o recitar com as devidas disposições.

Assim vivido, o Rosário torna-se verdadeiramente um caminho espiritual, onde Maria faz 
de mãe, mestra e guia, e apoia o fiel com a sua poderosa intercessão. Como admirar-se de 
que o espírito, no final desta oração em que teve a experiência íntima da maternidade de 
Maria, sinta a necessidade de se expandir em louvores à Virgem Santa, quer com a oração 
esplêndida  da  Salve  Rainha, quer  através  das  invocações  da Ladainha Lauretana? É o 
remate dum caminho interior que levou o fiel ao contacto vivo com o mistério de Cristo e 
da sua Mãe Santíssima.

A distribuição no tempo

38.  O  Rosário  pode  ser  recitado  integralmente  todos  os  dias,  não  faltando  quem 
louvavelmente  o  faça.  Acaba  assim  por  encher  de  oração  as  jornadas  de  tantos 
contemplativos,  ou servir  de companhia  a  doentes  e  idosos  que  dispõem de  tempo em 
abundância. Mas é óbvio – e isto vale com mais forte razão ao acrescentar-se o novo ciclo 
dos mysteria  lucis  –  que  muitos  poderão  recitar  apenas  uma  parte,  segundo  uma 
determinada ordem semanal.  Esta  distribuição  pela  semana acaba por dar às sucessivas 
jornadas desta uma certa “cor” espiritual, de modo análogo ao que faz a Liturgia com as 
várias fases do ano litúrgico.

Segundo a prática corrente,  a segunda e a quinta-feira  são dedicadas  aos “mistérios  da 
alegria”, a terça e a sexta-feira aos “mistérios da dor”, a quarta-feira, o sábado e o domingo 
aos “mistérios da glória”. Onde se podem inserir os “mistérios da luz”? Atendendo a que os 
mistérios  gloriosos são propostos em dois dias seguidos –sábado e domingo – e que o 
sábado  é  tradicionalmente  um  dia  de  intenso  carácter  mariano,  parece  recomendável 
deslocar para ele a segunda meditação semanal dos mistérios gozosos, nos quais está mais 
acentuada  a  presença  de  Maria.  E  assim  fica  livre  a  quinta-feira  precisamente  para  a 
meditação dos mistérios da luz.

Esta indicação, porém, não pretende limitar uma certa liberdade de opção na meditação 
pessoal  e  comunitária,  segundo  as  exigências  espirituais  e  pastorais  e  sobretudo  as 
coincidências  litúrgicas  que  possam  sugerir  oportunas  adaptações.  Verdadeiramente 
importante  é  que  o  Rosário  seja  cada  vez  mais  visto  e  sentido  como  itinerário 
contemplativo.  Através  dele,  de  modo  complementar  ao  que  se  realiza  na  Liturgia,  a 
semana do cristão, tendo o domingo – dia da ressurreição – por charneira, torna-se uma 
caminhada através dos mistérios da vida de Cristo, para que Ele Se afirme, na vida dos seus 
discípulos, como Senhor do tempo e da história.

 

CONCLUSÃO



 

« Rosário bendito de Maria, doce cadeia que nos prende a Deus »

39. Tudo o que foi dito até agora, manifesta amplamente a riqueza desta oração tradicional, 
que tem não só a simplicidade duma oração popular, mas também a profundidade teológica 
duma oração adaptada a quem sente a exigência duma contemplação mais madura.

A Igreja reconheceu sempre uma eficácia particular ao Rosário, confiando-lhe, mediante a 
sua recitação comunitária e a sua prática constante, as causas mais difíceis. Em momentos 
em que estivera ameaçada a própria cristandade, foi à força desta oração que se atribuiu a 
libertação  do  perigo,  tendo  a  Virgem  do  Rosário  sido  saudada  como  propiciadora  da 
salvação.

À eficácia desta oração, confio de bom grado hoje – como acenei ao princípio – a causa da 
paz no mundo e a causa da família.

A paz

40.  As  dificuldades  que  o  horizonte  mundial  apresenta,  neste  início  de  novo  milénio, 
levam-nos a pensar que só uma intervenção do Alto, capaz de orientar os corações daqueles 
que vivem em situações de conflito e de quantos regem os destinos das Nações, permite 
esperar num futuro menos sombrio.

O Rosário é, por natureza, uma oração orientada para a paz, precisamente porque consiste 
na contemplação de Cristo, Príncipe da paz e « nossa paz » (Ef  2, 14). Quem assimila o 
mistério de Cristo – e o Rosário visa isto mesmo – apreende o segredo da paz e dele faz um 
projecto de vida. Além disso, devido ao seu carácter meditativo com a serena sucessão das 
“Avé Marias”, exerce uma acção pacificadora sobre quem o reza, predispondo-o a receber e 
experimentar no mais fundo de si mesmo e a espalhar ao seu redor aquela paz verdadeira 
que é um dom especial do Ressuscitado (cf. Jo 14, 27; 20, 21).

Depois, o Rosário é oração de paz também pelos frutos de caridade que produz. Se for 
recitado  devidamente  como  verdadeira  oração  meditativa,  ao  facilitar  o  encontro  com 
Cristo nos mistérios não pode deixar  de mostrar  também o rosto de Cristo nos irmãos, 
sobretudo nos que mais sofrem. Como seria possível fixar nos mistérios gozosos o mistério 
do Menino nascido em Belém, sem sentir o desejo de acolher, defender e promover a vida, 
preocupando-se com o sofrimento das crianças nas diversas partes do mundo? Como se 
poderia  seguir  os passos de Cristo revelador,  nos mistérios  da luz,  sem se empenhar  a 
testemunhar  as  suas  “bem-aventuranças”  na  vida  diária?  E  como  contemplar  a  Cristo 
carregado com a cruz ou crucificado, sem sentir a necessidade de se fazer seu “cireneu” em 
cada irmão abatido pela dor ou esmagado pelo desespero? Enfim, como se poderia fixar os 
olhos na glória de Cristo ressuscitado e em Maria coroada Rainha, sem desejar tornar este 
mundo mais belo, mais justo, mais conforme ao desígnio de Deus?



Em suma o Rosário, ao mesmo tempo que nos leva a fixar os olhos em Cristo, torna-nos 
também construtores da paz no mundo. Pelas suas características de petição insistente e 
comunitária, em sintonia com o convite de Cristo para « orar sempre, sem desfalecer » (Lc 
18, 1), aquele permite-nos esperar que, também hoje, se possa vencer uma “batalha” tão 
difícil como é a da paz. Longe de constituir uma fuga dos problemas do mundo, o Rosário 
leva-nos assim a vê-los com olhar responsável e generoso, e alcança-nos a força de voltar 
para eles com a certeza da ajuda de Deus e o firme propósito de testemunhar em todas as 
circunstâncias « a caridade, que é o vínculo da perfeição » (Col 3, 14).

A família: os pais...

41. Oração pela paz, o Rosário foi desde sempre também oração da família e pela família.  
Outrora, esta oração era particularmente amada pelas famílias cristãs e favorecia certamente 
a sua união. É preciso não deixar perder esta preciosa herança. Importa voltar a rezar em 
família e pelas famílias, servindo-se ainda desta forma de oração.

Se,  na  Carta  apostólica Novo  millennio  ineunte,  encorajei  a  celebração  da Liturgia  da 
Horas pelos próprios leigos na vida ordinária  das comunidades  paroquiais  e dos vários 
grupos cristãos,(39)o mesmo desejo fazer quanto ao Rosário. Trata-se de dois caminhos, 
não alternativos mas complementares, da contemplação cristã. Peço, pois, a todos aqueles 
que  se  dedicam  à  pastoral  das  famílias  para  sugerirem com convicção  a  recitação  do 
Rosário.

A família que reza unida, permanece unida.O Santo Rosário, por antiga tradição, presta-se 
de modo particular a ser uma oração onde a família se encontra. Os seus diversos membros, 
precisamente ao fixarem o olhar em Jesus, recuperam também a capacidade de se olharem 
sempre  de  novo  olhos  nos  olhos  para  comunicarem,  solidarizarem-se,  perdoarem-se 
mutuamente, recomeçarem com um pacto de amor renovado pelo Espírito de Deus.

Muitos problemas das famílias contemporâneas, sobretudo nas sociedades economicamente 
evoluídas, derivam do facto de ser cada vez mais difícil comunicar. Não conseguem estar 
juntos, e os raros momentos para isso acabam infelizmente absorvidos pelas imagens duma 
televisão.  Retomar  a  recitação  do  Rosário  em  família  significa  inserir  na  vida  diária 
imagens bem diferentes – as do mistério que salva: a imagem do Redentor, a imagem de 
sua Mãe Santíssima. A família, que reza unida o Rosário, reproduz em certamedida o clima 
da casa de Nazaré: põe-se Jesus no centro, partilham-se com Ele alegrias e sofrimentos, 
colocam-se nas suas mãos necessidades e projectos, e d'Ele se recebe a esperança e a força 
para o caminho. 

... e os filhos

42. É bom e frutuoso também confiar a esta oração o itinerário de crescimento dos filhos.  
Porventura não é o Rosário o itinerário da vida de Cristo, desde a sua concepção até à  
morte, ressurreição e glória? Hoje torna-se cada vez mais árdua para os pais a tarefa de 
seguirem os filhos pelas várias etapas da sua vida. Na sociedade da tecnologia avançada, 
dos mass-media e da globalização, tudo se tornou tão rápido; e a distância cultural entre as 
gerações é cada vez maior. Os apelos mais diversos e as experiências mais imprevisíveis 

http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fn39
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte_po.html


cedo invadem a vida das crianças e adolescentes, e os pais sentem-se às vezes angustiados 
para fazer face aos riscos que aqueles correm. Não é raro experimentarem fortes desilusões, 
constatando  a  falência  dos  seus  filhos  perante  a  sedução  da  droga,  o  fascínio  dum 
hedonismo desenfreado, as tentações da violência, as expressões mais variadas de falta de 
sentido e de desespero.

Rezar o Rosário  pelos filhos  e, mais ainda,  com os filhos,  educando-os desde tenra idade 
para este momento diário de “paragem orante” da família, não traz por certo a solução de 
todos  os  problemas,  mas  é  uma  ajuda  espiritual  que  não  se  deve  subestimar.  Pode-se 
objectar que o Rosário parece uma oração pouco adaptada ao gosto das crianças e jovens de 
hoje. Mas a objecção parte talvez da forma muitas vezes pouco cuidada de o rezar. Ora, 
ressalvada  a  sua  estrutura  fundamental,  nada  impede  que  a  recitação  do  Rosário  para 
crianças  e  jovens,  tanto  em família  como  nos  grupos,  seja  enriquecida  com atractivos 
simbólicos e práticos, que favoreçam a sua compreensão e valorização. Por que não tentar? 
Uma pastoral  juvenil  sem descontos,  apaixonada  e  criativa  – as  Jornadas  Mundiais  da 
Juventude  deram-me  a  sua  medida!  –  pode,  com  a  ajuda  de  Deus,  fazer  coisas 
verdadeiramente significativas. Se o Rosário for bem apresentado, estou seguro de que os 
próprios jovens serão capazes de surpreender uma vez mais  os adultos,  assumindo esta 
oração e recitando-a com o entusiasmo típico da sua idade.

O Rosário, um tesouro a descobrir

43. Queridos irmãos e irmãs! Uma oração tão fácil e ao mesmo tempo tão rica merece 
verdadeiramente ser descoberta de novo pela comunidade cristã. Façamo-lo sobretudo neste 
ano, assumindo esta proposta como um reforço da linha traçada na Carta apostólica Novo 
millennio ineunte, na qual se inspiraram os planos pastorais de muitas Igrejas particulares 
ao programarem os seus compromissos a curto prazo.

Dirijo-me de modo particular a vós, amados Irmãos no Episcopado, sacerdotes e diáconos, 
e  a  vós,  agentes  pastorais  nos  diversos  ministérios,  pedindo  que,  experimentando 
pessoalmente a beleza do Rosário, vos torneis solícitos promotores do mesmo.

Também espero em vós, teólogos, para que desenvolvendo uma reflexão simultaneamente 
rigorosa e sapiencial,  enraizada na Palavra de Deus e sensível à vida concreta do povo 
cristão, façais descobrir os fundamentos bíblicos, as riquezas espirituais, a validade pastoral 
desta oração tradicional.

Conto convosco, consagrados e consagradas, a título especial  chamados a contemplar  o 
rosto de Cristo na escola de Maria.

Penso em vós todos, irmãos e irmãs de qualquer condição, em vós, famílias cristãs, em vós, 
doentes e idosos, em vós, jovens:  retomai confiadamente nas mãos o terço do Rosário,  
fazendo a sua descoberta à luz da Escritura, de harmonia com a Liturgia, no contexto da 
vida quotidiana.

Que este meu apelo não fique ignorado! No início do vigésimo quinto ano de Pontificado, 
entrego esta  Carta  apostólica  nas  mãos  sapientes  da  Virgem Maria,  prostrando-me em 



espírito diante da sua imagem venerada no Santuário esplêndido que Lhe edificou o Beato  
Bártolo Longo,  apóstolo do Rosário. De bom grado, faço minhas as comoventes palavras 
com que ele conclui a célebre Súplica à Rainha do Santo Rosário: « Ó Rosário bendito de 
Maria, doce cadeia que nos prende a Deus, vínculo de amor que nos une aos Anjos, torre de 
salvação contra os assaltos do inferno, porto seguro no naufrágio geral, não te deixaremos 
nunca mais. Serás o nosso conforto na hora da agonia. Seja para ti o último beijo da vida 
que se apaga. E a última palavra dos nossos lábios há-de ser o vosso nome suave, ó Rainha 
do  Rosário  de  Pompeia,  ó  nossa  Mãe  querida,  ó  Refúgio  dos  pecadores,  ó  Soberana 
consoladora dos tristes. Sede bendita em todo o lado, hoje e sempre, na terra e no céu ».

Vaticano, 16 de Outubro de 2002, início do vigésimo quinto ano de Pontificado.

 

JOÃO PAULO II

 

Notas

(1) Conc. Ecum. Vat. II, Const. past. sobre a Igreja no mundo contemporâneo Gaudium et  
spes, 45.

(2) Cf. Paulo VI, Exort. ap. Marialis cultus (2 de Fevereiro de 1974), 42: AAS 66 (1974), 
153.

(3) Cf. Acta Leonis XIII, 3 (1884), 280-289.

(4) De modo particular,  merece menção a sua Epístola  apostólica sobre o Rosário « O 
encontro religioso », de 29 de Setembro de 1961: AAS 53 (1961), 641-647.

(5) Alocução do « Angelus »: L'Osservatore Romano (ed. portuguesa: 5 de Novembro de 
1978), 1.

(6) Cf. n. 29: AAS 93 (2001), 285.

(7) João XXIII, nos anos de preparação do Concílio, não deixou de convidar a comunidade 
cristã  à  recitação  do  Rosário  pelo  sucesso  deste  evento  eclesial:  cf.  Carta  ao  Cardeal 
Vigário de 28 de Setembro de 1960: AAS 52 (1960), 814-817.

(8) Const. dogm. sobre a Igreja Lumen gentium, 66.

(9) N. 32: AAS 93 (2001), 288.

(10) Ibid., 33: l. c., 289.

http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fnref10
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fnref9
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fnref8
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fnref7
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fnref6
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fnref5
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fnref4
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fnref3
http://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19740202_marialis-cultus_po.html
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fnref2
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fnref1


(11) É sabido, e há que reafirmá-lo, que as revelações privadas não são da mesma natureza 
que  a  revelação  pública,  normativa  para  toda  a  Igreja.  Ao Magistério  cabe  discernir  e 
reconhecer a autenticidade e o valor das revelações privadas para a piedade dos fiéis.

(12) O segredo maravilhoso do Santo Rosário para converter-se e salvar-se:S. Luís Maria 
Grignion de Montfort, Obras, 1, Escritos espirituais (Roma 1990), pp. 729-843.

(13) Beato Bártolo Longo, História do Santuário de Pompeia, (Pompeia 1990), p. 59.

(14) Exort. ap. Marialis cultus (2 de Fevereiro de 1974), 47: AAS 66 (1974), 156.

(15) Const. sobre a Sagrada Liturgia Sacrosanctum Concilium, 10.

(16) Ibid., 12.

(17) Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm. Lumen gentium, 58.

(18) Os Quinze Sábados do Santíssimo Rosário,27 (ed. Pompeia 1916), p. 27.

(19) Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm. Lumen gentium, 53.

(20) Ibid., 60.

(21) Cf. Primeira Rádiomensagem Urbi et orbi (17 de Outubro de 1978): AAS 70 (1978), 
927.

(22) Tratado da verdadeira devoção a Maria, 120, em: Obras. Vol. I  Escritos espirituais  
(Roma 1990), p. 430.

(23) Catecismo da Igreja Católica, 2679.

(24) Ibid., 2675.

(25) A Súplica à Rainha do Santo Rosário, que se recita solenemente duas vezes ao ano, 
em Maio e Outubro, foi composta pelo Beato Bártolo Longo em 1883, como adesão ao 
convite feito aos católicos pelo Papa Leão XIII, na sua primeira Encíclica sobre o Rosário, 
de um empenho espiritual para enfrentar os males da sociedade.

(26)  Divina Comédia,Par. XXXIII, 13-15 (« Mulher,  és tão grande e tanto vales,  /  que 
quem deseja uma graça e a vós não se dirige, é como se quisesse voar sem asas »).

(27) João Paulo II, Carta ap.  Novo millennio ineunte (6 de Janeiro de 2001), 20: AAS  93 
(2001), 279.

(28) Exort. ap. Marialis cultus (2 de Fevereiro de 1974), 46: AAS 66 (1974), 155.

http://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19740202_marialis-cultus_po.html
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fnref28
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte_po.html
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fnref27
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fnref26
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fnref25
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fnref24
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fnref23
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fnref22
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fnref21
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fnref20
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fnref19
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fnref18
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fnref17
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fnref16
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fnref15
http://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19740202_marialis-cultus_po.html
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fnref14
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fnref13
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fnref12
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fnref11


(29) João Paulo II, Carta ap. Novo millennio ineunte (6 de Janeiro de 2001), 28: AAS  93 
(2001), 284.

(30) N. 515.

(31) Angelus do dia 29 de Outubro de 1978: L'Osservatore Romano (ed. portuguesa: 5 de 
Novembro de 1978), 1.

(32) Const. past. sobre a Igreja no mundo contemporâneo Gaudium et spes, 22.

(33) Santo Ireneu de Lião, Adversus haereses, III, 18,1: PG7, 932.

(34) Catecismo da Igreja Católica, 2616.

(35) Cf. n. 33: AAS 93 (2001), 289.

(36) João Paulo II, Carta aos Artistas (4 de Abril de 1999), 1: AAS 91 (1999), 1155.

(37)  Cf.  n.  46: AAS  66 (1974),  155.  Tal  costume foi  louvado ainda  recentemente  pela 
Congregação  do  Culto  Divino  e  da  Disciplina  dos  Sacramentos,  no Directório  sobre  
piedade  popular  e  liturgia.  Princípios  e  orientações (17  de  Dezembro  de  2001),  201 
(Cidade do Vaticano 2002), p. 165.

(38) « ...concede, quæsumus, ut hæc mysteria sacratissimo beatæ Mariæ Virginis Rosario  
recolentes,  et  imitemur  quod  continent,  et  quod  promittunt  assequamur  »:  Missale  
Romanum (1960) in festo B. M. Virginis a Rosario.

(39) Cf. n. 34: AAS 93 (2001), 290.

  

Copyright © Libreria Editrice Vaticana

FONTE: Site do Vaticano

http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fnref39
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fnref38
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fnref37
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/letters/1999/documents/hf_jp-ii_let_23041999_artists_po.html
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fnref36
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fnref35
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fnref34
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fnref33
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fnref32
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fnref31
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fnref30
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte_po.html
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_po.html#fnref29

